
Начала фундаментальной онтологии образования

© 2026 г.          А.О. Карпов

Московский государственный технический университет имени Н.Э. Баумана,
Москва, 105005, ул. 2-я Бауманская, д. 5, стр. 1.

E-mail: a.o.karpov@gmail.com

Поступила 12.05.2025

Современные науки об образовании и само образование переживают глубо-
кий онтологический кризис. Большинство исследований в области образо-
вания представляют собой экспликацию практики, а образовательное дело
осуществляется на основе организационных схем. Феномен образования,
будучи введенным в состояние сущностной нищеты, апеллирует к филосо-
фии, только лишь и способной вывести на свет глубинные проблемы обра-
зования и  наметить  ему путь  к  истине.  Задачей  данной статьи  является
краткое изложение результатов многолетних исследований автора в области
фундаментальной  онтологии  образования.  В  качестве  методологических
оснований рассмотрены ключевые теоретические диспозиции к фундамен-
тальной онтологии образования и трансцендентально-аналитический под-
ход  к  ее  выстраиванию.  В опоре  на  них  проявлено  трансцендентальное
устроение феномена образования, определяющее структуру фундаменталь-
ной онтологии образования. Раскрыто содержание ее внутренних онтоло-
гий. Для учреждающей онтологии дан анализ таких онтологических катего-
рий, как отношение к истине, онтологическая и императивная сущности,
универсалии, не-куновские парадигмы. Для антропо-полагающей онтоло-
гии представлено существенное в категориальном составе экзистенциалий
и социеталий, а также в их онтологических парах.

Ключевые слова:  образование, фундаментальная онтология, трансценден-
тальность, человечность, миссия, существование, Бытие, истина, сущность,
универсалии, не-куновские парадигмы, экзистенциалии, социеталии.

УДК 37.013.73
DOI: 10.21146/0042-8744-2026-1-16-27

Цитирование:  Карпов А.О.  Начала фундаментальной онтологии образова-
ния // Вопросы философии. 2026. № 1. С. 16–27.

16



Basics of Fundamental Education Ontology

© 2026          Alexander O. Karpov

Bauman Moscow State Technical University,
5/1, 2 Baumanskaya str., Moscow, 105005, Russian Federation.

E-mail: a.o.karpov@gmail.com

Received 12.05.2025

Contemporary sciences of education and education by itself  are experiencing
a deep ontological crisis. Most research works in the field of education are an ex-
plication of practice, and educational activities are performed on the basis of or-
ganizational schemes. The education phenomenon, being introduced into a state
of essential poverty, appeals to philosophy – the only which is capable to bring
to light the deep problems of education and outline its path to truth. The purpose
of this work is a brief description of findings of the author’s many-year studies
in the field of fundamental education ontology. The key theoretical dispositions
to  the  fundamental  education  ontology  and  the  transcendental-analytical  ap-
proach to its construction are considered as methodological foundations. Based
on them, the transcendental organization of the education phenomenon is found
that determines the structure of the fundamental education ontology. The content
of its internal ontologies is revealed. Such ontological categories as the attitude
to  truth,  ontological  and  imperative  essences,  universals,  non-Kuhnian  para-
digms are analyzed for the constitutive ontology. The essential in the categorical
composition of existentials and societals, as well as in their ontological pairs, is
presented for the anthropo-establishing ontology.

Keywords: education, fundamental ontology, transcendentality, humanity,  mis-
sion, existence, Being, truth, essence, universals, non-Kuhnian paradigms, exis-
tentials, societals.

DOI: 10.21146/0042-8744-2026-1-16-27

Citation: Karpov, Alexander O. (2026) “Basics of Fundamental Education Onto-
logy”, Voprosy Filosofii, Vol. 1 (2026), pp. 16–27.

Философия настолько научна,  насколько
не способна <на это> ни одна наука.

Мартин Хайдеггер

Введение

С точки зрения общественной пользы – пагубно, а с хозяйственной – расточитель-
но ставить образование сугубо в роль инструмента социальной эффективности и эко-
номического роста. Они всего лишь эпифеномен его главной, человеком образующей
миссии,  императив  которой  –  созидать  уникальную,  творящую,  духовную  и  нрав-
ственную личность. Качества эти не могут быть объектом измерительных процедур
и стандартизации. Они довлеют прежде всех изначальной сущности образования – че-
ловеческому становлению. Социально-экономическое благополучие  в полноте своей
достигается человеком, идущим к полноте своего существа. Тем самым ставится во-
прос об образовании, которое способно растить человеком.

Вопрос этот сложный и отнюдь не практический. Он отсылает к основополагаю-
щим теоретическим представлениям о феномене образования, которые формулируются

17



онтологией. Вместе с тем науки об образовании переживают глубокий онтологический
кризис. Он стал следствием позитивистского отношения к осмыслению, исследова-
нию и осуществлению образования. Бóльшая часть образовательной теории базирует-
ся на эмпирико-аналитических схемах исследования [Pinar 2004, 149, 151–153]. Она
не способна дать сколько-нибудь полное представление об образовании, модели кото-
рого онтологичны в своем существе. Следовательно, насущной задачей философии яв-
ляется разработка онтологических проблем образования, от которой непосредственно
зависят успех, перспективы и последствия его преобразований.

В  статье  кратко  представлены  результаты  пятнадцатилетней  исследовательской
программы автора в области фундаментальной онтологии. Изложены ключевые теоре-
тические диспозиции, на основе которых раскрыто понятие «фундаментальная онтоло-
гия образования» и сформулирован подход к ее выстраиванию. Определена структура
фундаментальной онтологии образования в части ее внутренних онтологий, трансцен-
дентальных измерений, категориального состава и дано ее описание.

Ключевые теоретические диспозиции

В основе моего подхода к первоначалам социокультурного феномена, в частности
образования, лежат категории существования и бытия. Слово «бытие» используется
в литературной повседневности двояко: в смысле жития и в смысле глубинной реаль-
ности, подчас соотносимой с Вечностью. В качестве глубинной реальности бытие, как
я его функционально идентифицирую, есть то, на чем стоит существование и что опре-
деляет его истинные формы. К бытию отсылает существенное феномена, имеющее
в нем свой исток, из которого он произрастает.

Как мыслится исток глубинной реальности? Наличие структур глубинной реаль-
ности можно объяснять как дело Провидения либо действие сил самоорганизации,
представлять философским умозрением либо формализованным построением. Так или
иначе, но мы стоим перед сокрытым феномена, о происхождении и содержаниях кото-
рого только строим гипотезы. Имея в виду необходимость понятийного разделения та-
кого рода глубинной реальности и существования, я буду использовать заглавную бук-
ву в ее именовании, то есть обозначать как «Бытие» (за исключением отдельных мест
в цитируемых текстах). Тем самым дано указание на ее полагаемую связь с Вечностью
и отдана дань высокому долженствованию.

Термин «существование» (existence) обозначает мир наличной реальности (пребы-
вания сущего) в прошлом, настоящем или будущем ее временнóй длительности. Под
термином «Бытие» (Being) мной понимается мир не-сущего. Это сфера вневременнóй
реальности, содержащей бытийные основания сущего и конкретно-сущего. Они слу-
жат им местом опоры в Бытии или местом их Бытия, дающим существование (далее
термин «сущее» будет включать и «конкретно-сущее»). Истина Бытия социально су-
щего – феноменов образования, политики, власти,  etc., проявляется через устроение
места их Бытия. Оно предопределяет то существенное в их реальности, без которого
они не способны быть собой, чтобы не потерять сущность.

В каком отношении существование и Бытие находятся к сущему? Они понимаются
мной как то, «в чем» и «как» пребывает сущее. Существование есть место расположе-
ния и проявления сущего. Бытие есть место данности и перемены первичных образов
сущего.  Следовательно,  существование  и  Бытие  представляют  собой  одновременно
объектное и событийное пространства. Тогда хайдеггеровская формула «сущее суще-
ствует, Бытие бытийствует», переписывается в виде: «сущее существует, место сущего
в Бытии бытийствует» (здесь «бытийствует» есть глагольная форма «Бытия», равно как
«существует»  «существования»). Отсюда онтологическая пара «Бытие и сущее», как
она есть у М. Хайдеггера, переводится в пару «Бытие и существование». Выполненная
операция в той или иной мере не нарушает основных диспозиций Бытия и сущего,
имеющихся у Хайдеггера, но дает возможность говорить внутри них. Этим она позво-
ляет избранно брать из его мышления Бытия и сущего.

18



Как изначально связаны существование и Бытие? Бытие дает возможность суще-
ствования; в нем находится то, из чего ис-ходит сущее, – место, хранящее его прооб-
разы в Бытии. Из-водимое погружается в существование, которое помимо всякого су-
щего содержит его действие, действие с ним и над ним. Сущее коренится в Бытии
[Хайдеггер 2007, 52]. Но как? Место сущего в Бытии есть совокупность взаимосвязан-
ных основоструктурных форм (категорий), содержание которых подвержено бытийно-
историческому изменению.

Бытие, будучи вневременнóй реальностью, включает  основания прошедшего, на-
стоящего и будущего существования. Тот или иной феномен, будучи временны́м обра-
зом явлен в существовании, имеет характеризующее его место в Бытии. Существен-
ные  изменения  феномена  в  существовании говорят  о  переходе  его  места  в  Бытии
к иной системе основоструктурных форм, тем самым образуя вневременнóй ряд. Ме-
сто в Бытии исторически фиксированного феномена есть бытийно-историческое осно-
вание, содержания которого формируют его бытийно-историческое состояние.

Определение фундаментальной онтологии образования
и подход к ее выстраиванию

Почему выстраиваемая онтология образования определяется мной как фундамен-
тальная? С одной стороны, я обращаюсь к мысли Хайдеггера о необходимости «фун-
даментальной онтологии,  которая имеет темой онтологически-онтически особенное
сущее, присутствие» [Хайдеггер 2000, 37]. С другой стороны, отходя от Хайдеггера,
фундаментальной разрабатываемую онтологию следует  именовать  в  силу того,  что
она берет основание сущего в изначально основывающем, заключенном в не-сущем
фундаменте сущего, которое принадлежит Бытию. Главное в ее фундаментальности –
это  сосредоточенность  на человекоцентрированной сущности образования,  требую-
щая сущностного языка.

Что выделяет фундаментальную онтологию образования из ряда других онтоло-
гий? Фундаментальная онтология образования выходит из сущего на основывающее
сущее в Бытии, чтобы мыслить истину Бытия в отношении сущего; тогда как обычные
онтологии образования ищут основывающее сущего в сущем, чтобы мыслить истину
сущего. Именно таким, фундаментальным, образом фундаментальная онтология обра-
зования  мыслит Бытие из существования, а существование из Бытия. Такое мыш-
ление доступно трансцендентальному человеку, которым Н.А. Бердяев называет глу-
бинный  слой  человеческого  существа,  вступившего  за  пределы  своего  природного
и социального существования. Он не является закрытой кантовской вещью в себе, «он
обнаруживает себя во всем великом, сотворенном человеком». Он действует как сво-
бодный творческий дух [Бердяев 1996, 12–16], трансцендирующий в иную, первич-
ную реальность духовного опыта, захватывающую Бытие.

Мой подход к выстраиванию фундаментальной онтологии образования может быть
назван трансцендентально-аналитическим. В нем соединяются онтологически-онтиче-
ские опредмечивания Бытия и сущего, а именно философские категории Бытия, отсыла-
ющие к существованию, и экспликация существенного в данности феномена образова-
ния через его теоретические представления. Фундаментальная онтология образования
выстраивается из обдумывания и осмысления конкретно-сущего при движении мышле-
ния в коренящее его; из результатов интуиции, творчески выводящей трансценденталь-
ного человека к бытийно-категориальным основоположениям конкретно-сущего.

Достаточность основания для их принятия может быть оценена процедурой онто-
логической валидации. В процессе нее та или иная степень валидности категориальной
структуры,  описывающей  место  Бытия  конкретно-сущего,  определяется  теоретиче-
ским обоснованием,  обладающим фундаментальной значимостью в  реальности  су-
щего.  Примеры онтологической валидации такой экзистенциальной категории фун-
даментальной онтологии образования,  как  нравственное,  даны в  ряде  моих  статей

19



(см., например, журналы: «Вопросы философии», 2025 г., № 1 и «Философские нау-
ки», 2025 г., т. 68, № 2).

Между тем сокрытость Бытия ставит под вопрос интуиции трансцендентального
человека,  поскольку «неизвестное недостоверно» [Лествичник 2024,  153].  Следова-
тельно, любая валидация дает лишь ограниченные гарантии в отношении истинности
онтологических  построений.  Однако  «принятие  Истины всегда  риск,  гарантий  нет
и не должно быть» [Бердяев 1996, 38].  Неполнота ручательства в бытийной истине
в той или иной степени одолевается достоверностью содержания теоретических обосно-
ваний в их напряженной связи с истиной человеко-сущего.

Трансцендентально-аналитический подход не есть что-что отстраненное в отноше-
нии реальности образования. Он эпистемологически «сшивает» ее, наполняя мыслью
и действием, полным мысли; критически оценивает и диалектически переосмысливает
в пространстве неразрывности теории-практики-времени, содержащем противоречия
и лакуны, артефакты культуры прошлого и уходящего настоящего; определяет необхо-
димое и первостепенное в вариантах будущего. В своем главном русле мой подход сле-
дует мысли Н.А. Бердяева, ставившего задачей экзистенциальной философии «самый
разум, интеллект вернуть к человечности» [Там же, 18].

Трансцендентальное устроение феномена образования

Социокультурный феномен представляет собой творение места его Бытия, которое
не есть,  но бытийно  дано.  Фундаментальные начала феномена – содержания места
его Бытия, действуя изнутри, задают онтологическую схему осуществления феномена
в существовании, незримо присутствуют в нем, утверждают своей глубинной силой
устройство его природы и идеальное воплощение. Феномен не может быть, если это
ему  не  дано.  При  рассмотрении  того,  что  основывает  социокультурный  феномен,
я определил в нем три онтологических пространства: универсумное, генеративно-кон-
ституирующее и онтогенное, которые соответственно задаются внешним, внутренним
и изначально основывающим.

К внешнему основывающему феномена относится социальное окружение и то, что
он про-изводит из себя.  К  внутреннему основывающему – его наличное  устроение
и деятельность по осуществлению себя. К изначально основывающему – примордиаль-
ное ядро феномена, включающее его фундаментальные начала, из которых ис-ходит его
внутреннее основывающее и на которые он опирается в проявлениях внешнего осно-
вывающего. Внешнее и внутреннее основывающее принадлежат существованию, изна-
чально основывающее – Бытию [Карпов 2024а, 21–27].

Фундаментальная онтология феномена образования опирается на содержания онто-
генного пространства, задающего структуру места его Бытия. Последняя может быть
представлена в форме фундаментально-онтологической матрицы, включающей внут-
ренние онтологии (метакатегории), каждая из которых описывается трансценденталь-
ными измерениями, состоящими из набора основоструктурных форм (категорий). Внут-
ренними онтологиями являются учреждающая и антропо-полагающая.  Учреждающая
онтология определяет то, что создает феномен образования и дает ему существование.
Антропо-полагающая  онтология характеризует  феномен образования  в  том,  что  он
есть в своем существе, под углом зрения его человеком образующей миссии.

Учреждающая онтология включает три трансцендентальных измерения.  Обосно-
вывающее измерение, то есть приводящее феномен к основе и определяющее ее, со-
держит в качестве категорий отношение к истине и сущность (онтологическую и им-
перативную);  универсальное измерение  –  структурные,  процедурные,  психические
и распределительные универсалии; парадигмальное измерение (не-куновские парадиг-
мы) – форму, способ, функцию и генерализацию Бытия.

Антропо-полагающая  онтология  содержит  трансцендентально-экзистенциальное
и человекомирное измерения, категориями которых выступают экзистенциалии и социе-
талии, выражающие соответственно отношение к человеку внутреннему и человеку

20



внешнему. В число экзистенциалий входят самопознание, самовыражение, духовное,
нравственное; в число социеталий – сущностная эпистема, социализация, экосистема
личности, солидарность [Карпов 2024б, 64–72].

Таким образом, можно выделить три трансцендентальных раздела в фундаменталь-
но онтологическом структурировании феномена образования. Во-первых, то, что обос-
новывает в Бытии феномен, – отношение к истине и сущность (феномен-сам-по-себе).
Во-вторых, то, что про-изводит феномен из Бытия, что дает ему существование, – уни-
версалии  и  парадигмы  (феномен-к-себе).  В-третьих,  то,  что  феномен  про-изводит
из самого себя,  чему он дает существование,  – отношения к человеку внутреннему
и внешнему, которые выражаются через экзистенциалии и социеталии (феномен-из-се-
бя). Эти три трансцендентальных раздела задают порядок дальнейшего рассмотрения.

Учреждающая онтология феномена образования

а) Обосновывающее измерение: отношение к истине, сущность

Отношение к истине. По-настоящему быть – значит быть в истине и истинным;
первое  означает  осуществлять  творение  истины,  второе  –  соответствовать  истине
в смысле истинно сотворенного. Это – две стороны вопроса, определяющие отноше-
ние к истине. Отношение к истине феномена образования погружено в бытийно-исто-
рический процесс, который стоит в связи с его бытийно-историческим основанием.

Истина как таковая не есть элемент Бытия: «Истина есть… возгорание в бытии
света… Истина духовна» [Бердяев 1996, 24]. Так понятая истина образует часть кате-
гории «отношение к истине»,  которая может быть названа «ученик-к-истине».  Она
раскрывается через возможности образования наставлять учащихся в нравственном
движении к истине, давать познавательные инструменты для него, наделять мышле-
ние умением распознавать и осмысливать истину, а дух – волей принимать истину
и стоять за нее. Их сужение – результат действия трансформативных рамок обучения,
ограничивающих присутствие истины в содержании образования [Карпов 2023, 44, 45].

Не в меньшей степени возможность движения ученика к истине обращается на него
самого как трансцендентального человека, на его внутренние способности к творчеству
истины и нравственный стержень, ставящие ученика в роль источника истины. Сущ-
ностной интенцией в таком обращении является устремленность ученика к отыска-
нию себя истинного, к прояснению того, кто он есть в своем внутреннем существе
и кем становится,  и  тем самым выведение его  на  путь  индивидуации,  рождающей
экзистенциального субъекта в его бесконечном движении к глубине.

Категория «ученик-к-истине» ставит императивным требованием к образованию
достижение учеником истины в ее духовной сущности, которая есть внутренняя жизнь
по истине, принимающая за нее ответственность. Отсюда в онтологическое ядро со-
держания образования с необходимостью входят дидактика поиска истины и истин-
ностная определенность знания, заключенного в предметах обучения. Первое достига-
ется  сущностным познанием,  второе  –  сущностным знанием.  «Для  истины нужна
свобода», и вместе с тем истина дает свободу [Бердяев 2011, 282]. Само движение уче-
ника к истине требует духовной свободы в образовании личности как нравственного
принципа образования и внутреннем мире личности как нравственной обязанности
личности. «…познáете истину, и истина сделает вас свободными» (Ин. 8:32).

Другая часть категории «отношение к истине» обращена на истинность устроения
феномена образования в его наличной реальности, она есть «истина-к-феномену». Со-
ответствие  наличного  феномена  бытийной истине определяется  посредством онто-
логического исследования, методология которого выстраивается в опоре на категори-
альную  структуру  места  его  Бытия  и  обращается  к  содержаниям  универсумного
и генеративно-конституирующего пространств. Основоструктурные формы (категории)
места Бытия феномена образования в том или ином времени наполнены бытийно-исто-
рическим значением, которое определяет существенное в существовании феномена –

21



его истинный бытийный образ. Существенно расходясь с последним, феномен теряет
место своего Бытия, себя вместе с ним и в конечном счете перестает быть.

Сущность. В качестве категории онтогенного пространства сущность есть корень
Бытия феномена, есть то исконно собственное, которое вручает феномен его существу,
посредством которого феномен есть. Мир социокультурных феноменов в отношении
сущности не однороден. Фундаментальную роль играют те, которые всецело довлеют
человеческому существованию, то есть приходят и уходят вместе с ним. В их числе –
врачевание,  верования,  защита  популяции,  политика  и,  конечно,  образование.  Они
имеют неизменное сущностное ядро – онтологическую сущность. Будучи в разных
бытийно-исторических состояниях, феномен дополняет свое сущностное ядро особы-
ми содержаниями, составляющими его императивную сущность. Наряду с этим, суще-
ствуют социокультурные феномены, принадлежащие той или иной локализации чело-
веческого существования, например, дионисийские мистерии, античные демократии,
средневековое рыцарство, католическая инквизиция, нововременное просвещение, etc.
Они не обладают онтологической сущностью, но только императивной.

Онтологическая сущность феномена образования, будучи тем главным, что неиз-
менно принадлежит человеческому существованию, есть возделывание человечности.
Она в своей полноте проявляется через бесконечный процесс роста духовной культу-
ры человечества, преодолевая ее падения, изъяны, деформации. Разделение на челове-
ка внутреннего и человека внешнего выводит из онтологической сущности феномена
образования два измерения – экзистенциальную сущность и социальную сущность.
Экзистенциальная сущность требует обращения к внутреннему становлению лично-
сти, в первую очередь нравственному, духовному, реализующему и познающему себя.
Социальная сущность направляет на рост коллективно необходимого в личности, ста-
вя во главу угла солидарность, формирование духовно родственного окружения, социа-
лизацию, наделение сущностным знанием. Тем самым первая определяет содержание
экзистенциалий, вторая – социеталий.

Отношение к истине и онтологическая сущность выражают онтологически пред-
институциональное отношение феномена образования к своему обоснованию как фе-
номен-сам-по-себе. Такое первоначальное в Бытии феномена обосновывает его при-
сутствие как неизменное становление, делает в качестве императивной предпосылки
необходимым его существование. Социокультурный феномен способен пребывать в сво-
их  сущности и истине лишь в опоре на фундаментальные начала своего устроения,
укорененные в месте его Бытия. Только будучи причастен онтологической ясности, он
может достичь всей полноты своей истины.

б) Универсальное и парадигмальное измерения

Универсалии являются первичными конституентами учебного дела, которые зада-
ют всеобщее и онтологически статичное в нем. Парадигмы как совокупность осно-
воструктурных форм определяют качественность феномена образования в его способ-
ности  к изменению,  то  есть являются онтологически особым и динамичным в нем.
Кратко обозначу содержание универсалий феномена образования, которые я рассматри-
вал ранее [Карпов 2019, 58, 60]. Структурные универсалии характеризуют архитектуру
учебного действия: строение педагогической интеракции, конфигурацию и параметры
учебных групп, временны́е режимы обучения.  Процедурные универсалии нормируют
учебное действие в отношении организации обучения, учебного материала, возрастных
групп.  Психические универсалии связывают обучение со структурой психики учаще-
гося, педагогической психотехникой, мотивацией учащихся.  Распределительные уни-
версалии задают социальную и учебную взаимосвязь знания и познания.

Для парадигмального измерения социокультурного феномена мною была разрабо-
тана  теория  не-куновских парадигм.  Понятие  парадигмы,  которое  ввел  Томас  Кун,
описывает изучение естественных феноменов; из него следует, что социально-гумани-
тарные науки существуют в допарадигмальном состоянии. Существенным отличием

22



социокультурных феноменов от естественных являются перформативность и множе-
ственность  теоретических  представлений,  что  делает  некорректным использование
для них куновского описания [Карпов 2024б, 65, 66].

Не-куновские имплицитная и локальные парадигмы феномена образования зада-
ются четверкой категорий парадигмального измерения, которые соответственно опре-
деляют институционально-средовую форму обучения, содержание обучения, познава-
тельные методы, образовательный императив. Социально значимым видом парадигм
образования являются парадигмы развития, слагающиеся из содержаний места Бытия
феномена, которые определяют его естественные превращения и изменения. Они ока-
зывают конститутивное влияние на движение общества к подлинным вариантам буду-
щего, то есть тем, в которых будущее не кажет себя, но осуществляется. Универсалии
и парадигмы задают  онтологически  выводящее  отношение  феномена  образования
к своему основоположению как феномен-к-себе. Этим он производит себя из самого
себя, творит свое институциональное воплощение. Пре-творению в существование он
принужден нуждой к самоявленности, правящей в месте его Бытия.

Антропо-полагающая онтология феномена образования

Человек есть центр феномена образования, отношение к которому определяется
антропо-полагающей онтологией. Ее компоненты принадлежат основоустройству че-
ловеческого присутствия,  его бытийной конституции.  Экзистенциалии составляют
категориальное содержание трансцендентально-экзистенциального измерения, социе-
талии – человекомирного измерения антропополагающей онтологии феномена образо-
вания.  Первое определяет феномен в его устанавливающем расположении  человека
к себе, во внутреннем основывании себя; второе – в его устанавливающем расположе-
нии человека из себя, во внешнем, коллективном пребывании.

Экзистенциалии  выражают вовлеченность  феномена в человека, в те его глубин-
ные начала, которые дают феномену право на существование. Они идут от существа
и сущности человека. Сущности человека принадлежат духовное и мыслящее начала,
душа как вместилище обретенного в том числе из места его Бытия. Существо челове-
ка вбирает в себя существенное из его связей с миром и разобщений с ним. Социета-
лии  выражают вовлеченность  человека в феномен,  посредством которой происходит
установление феноменом человека в мире как особого в существовании. В совместно-
сти экзистенциалий и социеталий формируется взаимонаправленное движение заботы
феномена образования о человеке и мире. Он должен обогащать внутренние содержа-
ния личности, равно как идти навстречу ее внешнему воплощению.

Названия экзистенциалий формулируются исходя из фундаментальных онтологи-
ческих позиций человека к себе: «человек-себя-узнающий» определяется через само-
познание,  «человек-себя  выражающий»  –  через  самовыражение,  «человек-как-лич-
ность» – через духовное,  «человек-как-человек» – через нравственное.  Социеталии
парно связаны с экзистенциалиями. Они есть то, что в опоре на экзистенциалии как
внутренней основы человеческого создает его внешнюю коллективную основу. Отсю-
да выводятся фундаментальные онтологические позиции человека из себя: «человек-
сущностно-познающий» указывает на сущностную эпистему, «человек-себя-реализую-
щий» – на социализацию, «человек-как-духовный-центр-общества» – на экосистему
личности, «человек-как-единящий-центр-общества» – на солидарность.

Экзистенциалии и социеталии задают онтологически выводящее отношение фено-
мена образования к своему назначению как феномен-из-себя. Этим он творит личность
экзистенциальную и личность социальную в их взаимосвязях и разрывах, осуществля-
ет свою идею и судьбу, значение и смысл существования, источаемых из Бытия. Онто-
логическое из-феномена в феномене образования есть один из фундаментальных спо-
собов утверждения человека, поскольку вершит его существо и вкореняет сущность.

Кратко рассмотрим содержание экзистенциалий и социеталий в соответствующих
онтологических парах.

23



Онтологическая  пара  «самопознание  –  сущностная  эпистема».  Самопознание
есть дело себя-раскрытия, проявление себя как человека внутреннего, в том числе сво-
ей эмоциональной конституции, способностей мышления, отношения к истине и лжи,
добру и злу. Образование должно вести самопознание, проявлять индивиду сущност-
ное знание о самом себе. Индивидуализация не способствует этому. Она поверхностно
раскрывает своеобразие личности и порождает индивидуализм, выводящий личность
из общества. Образованию следует обратить внимание на индивидуацию, которая дает
человеку сущностное знание о себе.

Сущностное знание имеет особое значение также для человека внешнего как субъ-
екта познавательного отношения. В качестве учащегося он берет на себя труд овладеть
знанием, входящим в учебную эпистему образования. Ее онтологический уровень ха-
рактеризуется объемом существенного знания, имеющего критическое значение для
вхождения индивида в общество. К существенному знанию относится знание сущ-
ностное, которое позволяет двигаться к истине и постигать ее. Оно формирует сущ-
ностную эпистему образования, составляющую его фундаментально особое в том или
ином историческом времени.

Онтологическая пара «самопознание – сущностная эпистема» ставит в основу фе-
номена образования работу с сущностным знанием: внутренним, наделяющим спо-
собностью истинно осуществлять себя, и внешним, позволяющим сущностно позна-
вать, дающим подходы к выявлению истины жизни в обществе и служения обществу.
В своем взаимодействии и единении они дают силу произрастанию истино-носцев.

Онтологическая  пара  «самовыражение  –  социализация».  Самовыражение  есть
прежде всего творческое про-из-ведение себя, есть выражающее-себя-проникновение
в конкретные способы существования, держащее под прицелом будущее. Как себя вы-
ставляющее оно есть созерцание себя изнутри себя; как творческое оно есть познаю-
щее созидание в себе нового и себя в мире, а в трансцендентном акте – «выход из вла-
сти  времени»  [Бердяев  1993,  335].  Тем  самым,  верша  примат  экзистенциального
существа субъекта, оно прокладывает путь к Бытию. Отношение к новому ставит са-
мовыражение  в  створ  современности,  устанавливающей  творчески  продуктивную
личность в герои нашего времени. Оно требует от образования следовать в самовыра-
жении ученика ключевому изменению в эпистемической доминанте общества, которое
есть репродуктивно-продуктивный переход [Карпов 2021, 10–14]. В творчестве прояв-
ляется независимость человека от общества, и вместе с тем творчество служит обще-
ству. Так образование открывает возможности для социализации.

В социализации как вхождении в жизнь общества находит себя самовыражение
ученика. Подчиняя его примату общества, она стремится нивелировать оригиналь-
ность самовыражения, формируя социальную сторону личности. Социализация ста-
вит  во  главу  угла  общественную  механику:  роли,  статус,  внешнее  благополучие,
а не человека в его онтологическом существе. Но «личность творит себя на протяже-
нии  всей  человеческой  жизни»  [Бердяев  1936,  14],  становясь  источником  нового
и сущностного, выходя за пределы социально обыденного. Так образование сталкива-
ется с противоречием.

Онтологическая пара «самовыражение – социализация» ставит в основу феномена
образования сочетание эпистемической и творческой свободы личности с социальным
нормированием жизни в обществе, в той или иной степени снимая их соперничество
в синтетической конфигурации. Это – сама по себе творческая проблема, порожденная
двояким призванием человека к творческому труду над собой и над обществом. Но
в этой противоречивой слитности рождаются сущностно творящие творцы будущего.

Онтологическая пара «духовное – экосистема личности». Что является онтологи-
ческой опорой для истинно осуществляющих себя, сущностно познающих и сущност-
но творящих? Вопрос стоит взаимосвязанно для экзистенциального субъекта и соци-
ального субъекта. Для первого это есть внутренне высокое, для второго – родственно
коллективное, создающие двуединую основу переходу от для-личности-истинного к ис-
тинному как таковому.

24



Внутренне высокое определяется как духовное, дающее возможность постижения
возвышенного  в  естественном и  искусственном,  сознании и  бессознательном.  Оно
раскрывается в самопознании, дает творческие силы самовыражению, торит дорогу
нравственному. Духовное есть  внутренняя онтологическая опора экзистенциального
субъекта и творец его как личности. Но вместе с тем духовное – лишь особое, которое
не обусловливает нравственное и «не находится в прямой связи со способностями
и интеллектом» [Шадриков 1999, 166, 167].

Духовное творит родственно коллективное, по близости духовного собирающее
людей в духовно родственные группы. Близость духовного определяется родством тех
или иных качеств, взятых из интеллектуального, эстетического, эмоционального, но
далеко не всегда нравственного. Для социального субъекта духовно родственная груп-
па составляет экосистему личности, выступающую в качестве его внешней онтологи-
ческой опоры и духовно влияющую на него. Когерентность родственно коллективного
есть условие духовной сплоченности общества.

Онтологическая пара «духовное – экосистема личности» ставит в основу феноме-
на образования формирование онтологической опоры личности в ее экзистенциальном
и социальном измерениях.  Образование  в  сфере  духовного  индивида устанавливает
движение к  истине и  почин к творчеству;  оно делает  его  личностью. Образование
в сфере духовного нации устанавливает ее дух для творения будущего, который даст ей
силу превзойти настоящее либо станет причиной немощи и упадка.

Онтологическая пара «нравственное – солидарность». Бытийная конституция фе-
номена образования в его экзистенциальном существе обусловливается нравственным,
ставящим индивида в отношение к добру и злу. Нравственное есть глубоко интимное,
выходящее в коллективное, отдельное от нормативной морали и этики. Нравственное
делает из личности человека, но в этой фундаментальной роли оно обладает неопреде-
ленностью, которая есть результат непредсказуемости жизненных ситуаций и послед-
ствий поступка.

Близость нравственного выделяет в экосистеме личности бытийное сообщество,
если то или иное нравственное присуще ей. Бытийные сообщества как таковые есть
результат нравственного единения, не совпадающего с интеллектуальными, эстетиче-
скими, эмоциональными общностями и выходящего за их пределы. В них они могут
быть частью своей, но отнюдь не во всех и не всей. Бытийные сообщества соединяют
людей разных социальных и культурных групп, верований, профессий. Они не столько
населяются ими, сколько призывают их, скрепляя экосистемы личностей; призывают
тем, что требуют проявить нравственное. Бытийные сообщества являются экзистенци-
альными центрами общества, когерентность которых есть условие его солидарности.
Индивидуальный порядок нравственного определяет солидарность отношением лич-
ности к конкретно человеческому: к личности, семейному окружению, ближайшему
коллективному, индивидуально-высокому, а не социального к личности.

Онтологическая пара «нравственное – солидарность» ставит в основу феномена
образования нравственное культивирование человечности в индивиде и обществе, то
есть воспитание человека как такового и развитие общества в его человеческом суще-
стве. Оно опирается на создание созвучных представлений о началах, устанавливаю-
щихся человеком, на первенство первичного в экзистенциальном и социальном содер-
жаниях человеческой личности, на практический опыт нравственного и человеческого
единения. Так со-причастием индивидуально нравственного образование формирует
онтологическое единство общества в его согласной нравственности.

* * *

Фундаментальная онтология образования требует своего развития. Представленные
начала ее могут служить отправной точкой для дальнейшей разработки или навести
на мысль о существенном и сущностном в ней. Выбранный путь исходит из бытийного
устройства феномена образования как области возможного опредмечивания в научном

25



познании [Хайдеггер 1998, 87]. Учреждающее феномен говорит о всеопределяющем
его в историческом существовании. Вы-ставляющее феномен к его человеческой мис-
сии определяет ядро многообразной исторической сущности человека, взращиваемой
образованием. Тем самым фиксируются онтологические основания феномена образова-
ния – непреходящее и краеугольное в его бытийной конституции, об-основывающее
феномен.

Фундаментальная  онтология  образования  есть  необходимое,  ведущее  теорию
и практику образования к концептуальной прозрачности, к выстраиванию образова-
ния на крепком основании, причем не только в настоящем, но и в горизонтах будуще-
го. Современное образование лишено сколько-нибудь ясных горизонтов предстоящего.
Оно  привязано  к  рационально-предметному  манипулированию экзистенцией,  к  со-
циальной механике, лишенной диалектики. Оно обеднено в онтологической истине,
игнорируя и извращая свои онтологические основания [Там же, 122, 123]. Фундамен-
тальная онтология указывает путь образованию к истине, к возделыванию образова-
ния в истине, поскольку «истина, значит, не то, что есть в наличии и что можно обна-
ружить, открыть, – а то, что надо сотворить…» [Ницше 2005, 352].

Источники и переводы – Primary Sources and Translations

Бердяев 1936 –  Бердяев Н.А.  Проблема человека  (К построению христианской антрополо-
гии)  //  Путь.  1936.  № 50.  С.  3–26 (Berdyaev,  Nikolai,  The  Problem of  Man (To  the  Construction
of Christian Anthropology), in Russian).

Бердяев 1993 – Бердяев Н.А. Экзистенциальная диалектика божественного и человеческого //
Бердяев Н.А. О назначении человека. М.: Республика, 1993. С. 253–357 (Berdyaev,  Nikolai,  Divine
and the Human, in Russian).

Бердяев 1996 – Бердяев Н.А. Истина и откровение // Бердяев Н.А. Истина и откровение. Проле-
гомены к критике откровения. СПб.: РХГИ, 1996. С. 5–155 (Berdyaev, Nikolai, Truth and Revelation,
in Russian).

Бердяев 2011 – Бердяев Н.А. Царство духа и царство кесаря // Бердяев Н.А. Дух и реальность:
основы богочеловеческой духовности. Минск: Издательство Белорусского Экзархата, 2011. С. 201–
342 (Berdyaev, Nikolai, The Realm of Spirit and the Realm of Caesar, in Russian).

Лествичник 2024 – Иоанн Лествичник. Лествица. М.: Эксмо, 2024 (Ioannes Climacus, The Lad-
der of Divine Ascent, Russian Translation).

Ницше 2005 – Ницше Ф. Черновики и наброски 1885–1887 гг. // Ницше Ф. Полное собр. соч.
В 13 т. Т. 12 / Пер. с нем. В.М. Бакусевича. М.: Культурная революция, 2005. С. 7–520 (Nietzsche,
Friedrich, Entwürfe und Skizzen 1885–1887, Russian Translation).

Хайдеггер 2000 – Хайдеггер М. Бытие и время / Пер. с нем. В.В. Бибихина. СПб.: Наука, 2000
(Heidegger, Мartin, Sein und Zeit, Russian Translation).

Хайдеггер 1998 –  Хайдеггер М. О существе основания // Философия: в поисках онтологии:
Сборник трудов Самарской гуманитарной академии. Вып. 5.  Самара: Сам. ГА, 1998.  С.  78–130
(Heidegger, Мartin, Vom Wesen des Grundes, Russian Translation).

Хайдеггер 2007 – Хайдеггер М. Послесловие к: «Что такое метафизика?» // Хайдеггер М. Вре-
мя и бытие: Статьи и выступления / Пер. с нем. В.В. Бибихина. СПб.: Наука, 2007. С. 51–57 (Hei-
degger, Мartin, Nachwort zu: “Was ist Metaphysik?”, Russian Translation).

Ссылки – References in Russian

Карпов 2019 – Карпов А.О. Образование в отношении к истине // Вопросы философии. 2019.
№ 1. С. 56–66.

Карпов 2021 – Карпов А.О.  Образование будущего: репродуктивно-продуктивный переход //
Вопросы философии. 2021. № 1. С. 5–16.

Карпов 2023 – Карпов А.О. Пролегомены исследовательского образования // Вопросы филосо-
фии. 2023. № 1. С. 40–51.

Карпов 2024а – Карпов А.О.  Образ образования будущего // Вопросы философии. 2024. № 1.
С. 17–28.

Карпов 2024б – Карпов А.О. Феномен образования: экзистенциальный порядок бытия // Фило-
софские науки. 2024. Т. 67. № 1. С. 54–73.

Шадриков 1999 – Шадриков В.Д. Происхождение человечности. М.: Логос, 1999.

26



References

Karpov, Alexander O. (2019) “Education in Relation to Truth”,  Voprosy Filosofii,  Vol. 1 (2019),
pp. 56–66 (in Russian).

Karpov, Alexander O. (2021) “Education of the Future: Reproductive-Productive Transition”,  Vo-
prosy Filosofii, Vol. 1 (2021), pp. 5–16 (in Russian).

Karpov,  Alexander O. (2023) “Prolegomenons of Research Education”,  Voprosy Filosofii, Vol.  1
(2023), pp. 40–51 (in Russian).

Karpov, Alexander O. (2024a) “Imagining the Future of Education”, Voprosy Filosofii, Vol. 1 (2024),
pp. 17–28 (in Russian).

Karpov, Alexander O. (2024b) “The Phenomenon of Education: the Existential Order of Being”, Vo-
prosy Filosofii, Vol. 1 (2024), pp. 54–73 (in Russian).

Pinar,  William  Frederick  (2004)  “The  Reconceptualization  of  Curriculum  Studies”,  Flinders,
David J., Thornton, Stephen J., eds., The Curriculum Studies Reader, Routledge Falmer, New York; Lon-
don, pp. 149–157.

Shadrikov, Vladimir D. (1999) The Origin of Humanity, Logos, Moscow (in Russian).

Сведения об авторе Author’s Information

КАРПОВ Александр Олегович –
доктор философских наук, кандидат
физико-математических наук,
начальник отдела МГТУ им. Н.Э. Баумана.

KARPOV Alexander O. –
DSc in Philosophy, Csc in Рhysics and Mathematics,

Head of the Department at Bauman Moscow State
Technical University.

27


